
 

ISSN: 1659-2069 
 

Página | 21  

 

Vademécum sobre la prudencia pastoral y la participación política 
del clero en Costa Rica. Proceso electoral 2025-2026* 

 
Pbro. Glenm Gómez Álvarez** 

https://doi.org/10.35242/RDE_2026_41_3 

 

Nota del Consejo Editorial 

Recepción: 27 de noviembre de 2025. 

Revisión, corrección y aprobación: 5 de enero de 2026. 

Resumen: El texto aborda la histórica restricción del artículo 28 de la Constitución Política, que prohíbe la 
propaganda política hecha por clérigos, que invoque motivos religiosos. Esta limitación civil se ve reforzada 
por el Código de Derecho Canónico (cánones 285 §3 y 287 §2), que prohíbe a los clérigos participar 
activamente en partidos políticos o asumir cargos públicos con potestad civil. Las orientaciones prácticas 
exigen evitar el apoyo o rechazo a candidatos o partidos en la predicación y redes sociales y prohibir el uso de 

espacios eclesiales para actividades o propaganda partidista, pero no fomentar el voto informado y 
responsable. 

Palabras clave: Religión / Política / Prohibición / Proceso electoral / Neutralidad política / Impedimentos al 

estado clerical / Iglesia católica. 

Abstract: The article addresses the historical restriction of Article 28 of the Political Constitution, which 
prohibits political propaganda by clerics invoking religious motives. This civil limitation is reinforced by 
Canon Law (canons 285 §3 and 287 §2), which prohibits clerics from actively participating in political 
parties or from assuming public office with civil power. The practical guidelines require avoiding support 
or rejection of candidates or parties in preaching and social networks and prohibiting the use of ecclesial 
spaces for partisan activities or propaganda, but not encouraging informed and responsible voting. 

Key Words: Religion / Politics / Prohibition / Electoral process / Political neutrality / Impediments to the 
clerical state / Catholic church. 
 

 
 

 
 

* Publicado el 25 de noviembre de 2025 en la edición digital del Eco Católico. https://ecocatolico.org/iglesia-
viva/diocesis-y-parroquias/item/3364-vademecum-sobre-la-prudencia-pastoral-y-la-participacion-politica-del-clero-
en-costa-rica 
** Periodista y escritor costarricense, correo glenmgomezalvarez1966@gmail.com. Actual director de comunicación de 

la Arquidiócesis de San José. Ordenado sacerdote el 8 de diciembre de 1989. Licenciado en periodismo por la 
Universidad Autónoma de Centroamérica. Profesor de Comunicación Social en la Universidad Católica de Costa Rica 
1997-2010. Secretario local de la Nunciatura Apostólica en Costa Rica 1999-2002. Vocero de la Conferencia Episcopal 
de Costa Rica del 2002 al 2020. 

https://doi.org/10.35242/RDE_2026_41_3
mailto:glenmgomezalvarez1966@gmail.com


 

ISSN: 1659-2069 

Página | 22  

 

1. INTRODUCCIÓN 

El presente vademécum1 debe leerse a la luz de un contexto nacional y eclesial 

profundamente transformado. Costa Rica no es hoy la misma sociedad que dio 
origen al artículo 28 de su Constitución Política. Aquel precepto -que, con razón, 

garantiza la libertad de pensamiento y de expresión- añadió una cláusula 
restrictiva hacia los clérigos en la que les prohíbe hacer propaganda política 

“invocando motivos de religión o valiéndose, como medio, de creencias 

religiosas”. 

Es evidente que dicha disposición nació de un espíritu liberal y anticlerical 
propio del siglo XIX, cuando se temía que la Iglesia católica ejerciera una 

influencia excesiva en la vida pública. El artículo, en ese sentido, refleja un 
desahucio histórico, una reacción frente a la hegemonía religiosa de una época 

anterior. Pero los tiempos han cambiado. 

Hoy, el panorama religioso costarricense es plural. El sector evangélico ha 

adquirido una presencia social y política significativa, con líderes que ocupan 
espacios en la Asamblea Legislativa, partidos propios y fuerte visibilidad 

mediática. Esta nueva realidad plantea una paradoja: mientras los sacerdotes 

católicos continúan sujetos a la restricción constitucional, otros ministros 

religiosos actúan libremente en ese ámbito. 

Por eso, este vademécum no debe interpretarse como una renuncia a la voz 
profética. Al contrario, pretende ofrecer una lectura actualizada y prudente de 

nuestras responsabilidades pastorales frente a una sociedad democrática y 
religiosamente diversa. El desafío no consiste en romper la norma, sino en 

encontrar modos de presencia pública que sean acordes al Evangelio, no 
partidistas; proféticos, no proselitistas. 

 

2. ¿QUÉ DICE NUESTRA CONSTITUCIÓN POLÍTICA? 

El artículo 28 de la Constitución Política de Costa Rica establece:  

Nadie puede ser inquietado ni perseguido por la manifestación de sus 

opiniones ni por acto alguno que no infrinja la ley. Las acciones privadas 

 
 

1 Entiéndase como manual o guía que reúne principios u orientaciones para la práctica.  
 



 

 ISSN: 1659-2069 

Página | 23  

 

que no dañen la moral o el orden públicos, o que no perjudiquen a tercero, 

están fuera de la acción de la ley.  

No se podrá, sin embargo, hacer en forma alguna propaganda política por 
clérigos o seglares invocando motivos de religión o valiéndose, como 

medio, de creencias religiosas. 

En otras palabras, se garantiza la libertad de expresión siempre que lo 

manifestado no infrinja la ley; dañe el orden público, la moral, o perjudique a 
otros. Al mismo tiempo, hay una restricción expresa: ni los clérigos, ni los 

seglares pueden hacer propaganda política si esta invoca motivos religiosos o 
se vale de creencias religiosas para influir políticamente.  

 

3. ¿CÓMO SE HA APLICADO RECIENTEMENTE? 

Para entender su vigencia y cómo se está interpretando hoy, estos son algunos 

casos y criterios puntuales: 

a) Resolución 1375-E1-2018 del Tribunal Supremo de Elecciones (TSE): 

En 2018 hubo un recurso de amparo contra la Conferencia Episcopal de 

Costa Rica y la Federación Alianza Evangélica, por su participación en 

actividades como la “Jornada de oración por Costa Rica”, distribución de 
manifiestos o uso de declaraciones religiosas en contextos políticos. El 

TSE admitió que podría existir una “llamada indirecta a votar” si se usan 

textos religiosos para apoyar o rechazar candidaturas. 

b)  Caso de Monseñor Ulloa Rojas: 

En la sentencia 3281‐E1‐2010, el TSE concluyó que el señor obispo hizo 

un sermón (o parte de él) que podía considerarse propaganda política 
religiosa: llamó a los fieles a no votar por candidatos “que niegan a 

Dios”, apoyado en creencias religiosas, y diciéndolo cerca de elecciones, 

lo que cruzó la línea del artículo 28. 

c)  Mensaje de la Conferencia Episcopal de 2020: 

Con ocasión del proceso electoral municipal, hubo un recurso de amparo 
electoral porque, según consideraba el proponente, la Conferencia 

Episcopal invocó motivos religiosos en propaganda política (lo cual está 



 

ISSN: 1659-2069 

Página | 24  

 

vedado por el artículo 28 constitucional) al indicar en su mensaje del 6 

de enero de 2020: “Animamos a los fieles laicos, dejándose iluminar por 

el Evangelio, a que se comprometan a participar en los procesos de la 
administración pública municipal en el marco que permite nuestro 

sistema jurídico”. 

El TSE analizó si esos contenidos incitaban explícita o implícitamente a 

votar por partidos, y si representaban propaganda política religiosa. En 
ese caso se concluyó que no se encontró prueba de que dicho mensaje 

favoreciera directamente una opción política. 
 

4. LECTURA CRÍTICA DEL ARTÍCULO 28 DE LA CONSTITUCIÓN POLÍTICA 

Desde un punto de vista crítico, el artículo 28 de nuestra carta magna tiene: 

• Propósito: evitar que la fe o creencias religiosas sean usadas 
indebidamente para influir en el voto. Protege la libertad de 

sufragio como algo libre de presiones religiosas. 
• Línea divisoria no siempre clara: hay casos en que lo que 

parece un pronunciamiento ético o moral desde la religión termina 
cruzando la frontera hacia la propaganda (cuando se recomienda 

explícita o implícitamente cómo votar). Esa frontera depende del 
contexto, intensidad, cercanía con elecciones, y si se usa una 

audiencia religiosa como medio para alcanzar fines políticos.  
• Límites a la libertad de expresión y libertad religiosa: no se 

prohíbe que líderes religiosos expresen su fe, sus creencias o su 
visión moral. Lo prohibido es que esas expresiones se utilicen como 

herramientas de campaña política invocando religión. 
• Supervisión activa: el Tribunal Supremo de Elecciones juega un 

papel clave, ya que puede admitir recursos de amparo, emitir 

medidas cautelares y ordenar que se abstengan de ciertas prácticas 
cuando hay riesgo de influencia indebida.  

 

4.1 REFLEXIÓN DE ACTUALIDAD 

En una sociedad donde lo religioso sigue siendo muy influyente culturalmente, 

la aplicación de esta norma requiere mucho criterio: evaluar contexto, 

mensajes, quién los emite, cuándo, cómo y hacia quién. 



 

 ISSN: 1659-2069 

Página | 25  

 

Las tensiones en algunos líderes religiosos que sienten que se les limita su 

libertad de expresión, mientras otros ven necesaria la restricción para 

mantener la neutralidad del espacio político. 

Los debates en temas actuales, como, por ejemplo, sobre derechos humanos, 

género, diversidad, matrimonio y educación tienen implicaciones tanto morales 
religiosas como políticas. Esto hace que el artículo 28 se vuelva particularmente 

relevante: ¿qué tan lejos puede llegar la Iglesia católica o un líder religioso al 
pronunciarse sin que eso sea visto como propaganda política? Además, el 

artículo sirve como marco de defensa ante abusos: si se detecta que un líder 
religioso está usando ceremonias de culto para favorecer un partido, la 

Constitución Política proporciona fundamento para denunciarlo legalmente. 

 

4.2 ¿FAVORITISMO O PRIVILEGIO? 

Uno de los aspectos más recurrentes en la discusión pública es que, en Costa 

Rica, los pastores evangélicos -de cualquier denominación no católica- sí 
pueden involucrarse abiertamente en política. A diferencia de los sacerdotes 

católicos, no existe una prohibición constitucional o legal que les impida hacer 

proselitismo, organizar mítines dentro de sus templos o aspirar a cargos de 

elección popular. 

Esta diferencia tiene su raíz en el mismo artículo 28 de la Constitución Política, 
el cual prohíbe la propaganda política que invoque motivos religiosos, pero cuya 

aplicación histórica se ha centrado, principalmente, en la religión católica, 
reconocida oficial por el Estado en el artículo 75. Los líderes de confesiones no 

católicas, al no tener ese vínculo jurídico con el Estado, operan en un terreno 

mucho más libre. 

Así, muchos pastores han construido plataformas políticas utilizando sus 
iglesias como espacios de influencia y movilización electoral. Lo que para unos 

es una manifestación legítima de participación ciudadana, para otros constituye 

una distorsión del principio de neutralidad religiosa del Estado. 

El resultado es una asimetría práctica: mientras los sacerdotes católicos deben 
guardar silencio en materia electoral, los líderes evangélicos pueden participar 

activamente, incluso postulándose para la Asamblea Legislativa o la presidencia 

de la república. Esta situación ha transformado la dinámica del voto religioso 
en el país y plantea una pregunta de fondo: ¿puede hablarse de igualdad de 



 

ISSN: 1659-2069 

Página | 26  

 

condiciones cuando una religión está constitucionalmente limitada y las otras 

no? 

 

5. PARTICIPACIÓN POLÍTICA DEL CLERO A LA LUZ DEL DERECHO CANÓNICO Y DEL 

MAGISTERIO 

El derecho canónico establece con claridad la limitación de los clérigos respecto 

al ejercicio de funciones políticas o sindicales. En este sentido, el canon 285 §3 
del Código de Derecho Canónico señala: "Les está prohibido a los clérigos 

aceptar aquellos cargos públicos que llevan consigo una participación en el 
ejercicio de la potestad civil". A su vez, el canon 287 §2 amplía esta disposición 

al indicar: 

No han de participar activamente en los partidos políticos ni en la dirección 

de asociaciones sindicales, a no ser que, según el juicio de la autoridad 
eclesiástica competente, lo exijan la defensa de los derechos de la Iglesia 

o la promoción del bien común." Esta reserva no implica desinterés por la 
realidad social, sino la necesidad de salvaguardar el carácter universal del 

ministerio sacerdotal, evitando identificaciones ideológicas que puedan 

generar división en el Pueblo de Dios. 

El Directorio para el ministerio y la vida de los presbíteros refuerza esta 

orientación al afirmar que “Las actividades políticas y sindicales son cosas en 
sí mismas buenas, pero son ajenas al estado clerical, ya que pueden constituir 

un grave peligro de ruptura de la comunión eclesial” (Congregación para el 

Clero, 1994, s. p.). 

Del mismo modo, el canon 289 §2 del Código de Derecho Canónico prescribe: 

Los clérigos han de valerse igualmente de las exenciones que, para no 

ejercer cargos y oficios civiles públicos extraños al estado clerical, les 
conceden las leyes y convenciones o costumbres, a no ser que el Ordinario 

propio determine otra cosa en casos particulares.  

En el caso de los religiosos, una norma similar aparece en el canon 671, que 

establece que “un religioso no debe aceptar sin licencia del Superior legítimo 

cargos u oficios fuera de su propio instituto”. 

Estas normas deben leerse en coherencia con el canon 225 §2, que subraya el 

papel insustituible de los fieles laicos en la transformación cristiana del mundo: 



 

 ISSN: 1659-2069 

Página | 27  

 

“Corresponde de modo peculiar a los laicos impregnar y perfeccionar el orden 

temporal con el espíritu evangélico, y dar así testimonio de Cristo, 

especialmente en la realización de esas mismas cosas temporales y en el 

ejercicio de las tareas seculares”. 

Así, mientras el sacerdote es llamado a guiar espiritualmente y formar la 
conciencia de los fieles, la acción directa en el ámbito político es tarea propia 

de los laicos, quienes la ejercen según su estado y responsabilidad. Esta visión 
es una de las consecuencias directas del Concilio Vaticano II, que redefinió con 

mayor claridad la misión de los laicos y del clero en la vida pública. En efecto, 

la Constitución Pastoral Gaudium et Spes afirma en su número 43: 

A la conciencia bien formada del laico corresponde lograr que la ley divina 
quede grabada en la ciudad terrena. De los sacerdotes, los laicos pueden 

esperar orientación e impulso espiritual. Pero no piensen que sus pastores 
están siempre en condiciones de poderles dar inmediatamente solución 

concreta en todas las cuestiones, aun graves, que surjan. No es ésta su 

misión. 

El espíritu que anima estas disposiciones canónicas y magisteriales es claro: 

preservar la neutralidad pastoral del clero, garantizar su papel como pastor de 
todos, evitar divisiones dentro de la comunidad eclesial y proteger la misión 

religiosa frente a las tensiones propias del poder político. En este sentido, la 
prohibición contenida en el artículo 28 encuentra un paralelo e incluso un 

reforzamiento en la normativa eclesiástica. El límite es, entonces, doble: por 
un lado, jurídico, establecido por el orden civil; y por otro, moral y disciplinario, 

establecido por la legislación eclesiástica. 

Por ello, el sacerdote está llamado a ser pastor de todos, no representante de 

una ideología o facción. Su autoridad proviene del Evangelio, y su misión es 
acompañar, formar, orientar y orar por el bien común, sin sustituir ni suplantar 

el protagonismo propio de los laicos en la vida política. 

A la luz de estas consideraciones jurídicas, canónicas y pastorales, se hace 

evidente que el compromiso del clero con la vida pública no puede expresarse 
mediante formas partidistas ni mediante propaganda política, sino a través de 

una presencia evangelizadora, formadora de conciencia y promotora del bien 

común. Este vademécum no pretende imponer recetas, sino ofrecer criterios 
claros, orientaciones prudentes y líneas de acción coherentes con la misión del 

presbítero en una sociedad democrática y religiosamente plural. En adelante, 



 

ISSN: 1659-2069 

Página | 28  

 

se presentan algunas pautas prácticas para discernir, con fidelidad al Evangelio 

y en comunión con la Iglesia, cómo ejercer responsablemente nuestra 

presencia en el espacio público sin traicionar la neutralidad pastoral ni abdicar 
de nuestra voz profética. 

 

6. VADEMÉCUM SOBRE LA PRUDENCIA PASTORAL Y LA PARTICIPACIÓN POLÍTICA DEL 

CLERO EN COSTA RICA 

Este vademécum es una herramienta de orientación pastoral y doctrinal dirigida 

a los sacerdotes, diáconos y agentes pastorales de la Iglesia católica en Costa 
Rica. Tiene por objetivo ofrecer criterios claros sobre la presencia del clero en 

la vida pública y política a la luz del Evangelio, el magisterio, el derecho 

canónico y el marco constitucional costarricense. 

El compromiso del sacerdote con el bien común es parte esencial de su 
vocación, pero este compromiso exige un discernimiento prudente que evite la 

instrumentalización política del ministerio. En este contexto, la Iglesia propone 
una presencia profética, no proselitista; orientadora, no militante; servicial, no 

impositora. 

 

a) INTRODUCCIÓN: EL CLERO Y LA VIDA PÚBLICA 

La Iglesia católica no es ajena a la vida de la sociedad. Desde sus orígenes, ha 
proclamado un mensaje que transforma la historia, y ha acompañado al pueblo 

en sus luchas, esperanzas y sufrimientos. En la historia de Costa Rica, esta 
vocación se ha encarnado de modo ejemplar en la figura de Monseñor Víctor 

Manuel Sanabria Martínez, arzobispo de San José entre 1940 y 1952.  

Inspirado en la doctrina social de la Iglesia, Sanabria no solo denunció las 

injusticias sociales de su tiempo, sino que asumió un papel activo en la 
promoción de reformas estructurales. Su influencia fue determinante en la 

formulación de las garantías sociales, el Código de Trabajo y la creación de la 
Caja Costarricense de Seguro Social, pilares del Estado social de derecho 

costarricense.  

Lejos de entender la fe como una experiencia privada, Sanabria promovió un 

cristianismo comprometido con la dignidad del trabajador, la justicia social y el 

bien común. Su magisterio profético, respetuoso de la institucionalidad, pero 



 

 ISSN: 1659-2069 

Página | 29  

 

firme en la defensa de los derechos fundamentales, sigue siendo hoy un 

referente para comprender cómo la Iglesia puede tener una presencia pública 

sin caer en el proselitismo, y cómo el clero puede ejercer liderazgo social sin 
asumir funciones políticas. En tiempos en que se debate el lugar de lo religioso 

en lo público, su testimonio recuerda que la neutralidad partidaria no implica 
silencio ético, y que es posible -y necesario- alzar la voz desde el Evangelio, 

sin convertir el altar en tribuna ni la fe en herramienta ideológica. 

El sacerdote, por tanto, no vive apartado del mundo, pero tampoco puede 

confundirse con él. Su vocación no lo aísla de la realidad social ni lo exime de 
preocuparse por los asuntos públicos. Al contrario, su ministerio lo llama a estar 

cerca del pueblo, a compartir sus alegrías y sufrimientos, y a anunciar el 

Evangelio en medio de las complejidades de la vida cotidiana.  

Sin embargo, esa cercanía no significa involucrarse en luchas partidistas ni 
asumir protagonismos políticos que puedan dividir a la comunidad. La palabra 

del sacerdote tiene un peso moral especial, y puede influir significativamente 
en la conciencia de los fieles. Por eso, su modo de expresarse en el espacio 

público debe ser profundamente responsable: sabio en el discernimiento, 

prudente en las formas y fiel al espíritu del Evangelio. Su autoridad no se basa 
en el poder, sino en el testimonio; no busca dominar conciencias, sino 

iluminarlas; y no se pone al servicio de ideologías, sino al servicio del reino de 
Dios. 

 

b) FUNDAMENTOS TEOLÓGICOS Y BÍBLICOS DEL COMPROMISO SOCIAL 

Desde la sagrada escritura, el creyente está llamado a ser fermento en la 
sociedad, a no quedarse indiferente ante el sufrimiento humano ni ante la 

injusticia estructural. Así lo expresa con fuerza el profeta Isaías 1:17: 
“Aprendan a hacer el bien: busquen la justicia, reprendan al opresor, defiendan 

al huérfano, aboguen por la viuda”. Este llamado profético no solo interpela a 
los individuos, sino a toda la comunidad de fe, y constituye una exigencia 

permanente de la fidelidad al Dios de la alianza. 

A lo largo del Antiguo Testamento, los profetas denunciaron con valentía la 

corrupción de los poderosos, tanto civiles como religiosos, y no dudaron en 

confrontar reyes, jueces o sacerdotes cuando el pueblo era oprimido o se 
violaban los mandamientos del Señor. Jesús de Nazaret no fue un personaje 

neutral ante las injusticias de su tiempo; denunció con firmeza la hipocresía 



 

ISSN: 1659-2069 

Página | 30  

 

religiosa, el uso del templo como espacio de lucro, el legalismo que oprimía a 

los pequeños y la dureza de corazón frente al dolor ajeno. No fue indiferente al 

sufrimiento de su pueblo bajo la ocupación romana, pero nunca se identificó 
con un grupo político, como los zelotes o los fariseos. Su respuesta no fue tomar 

el poder, sino anunciar un reino que desborda todos los esquemas humanos: 
“Mi Reino no es de este mundo” (Jn 18:36). Sin embargo, este reino actúa en 

el mundo, lo transforma desde dentro, comienza en los corazones, pero se 
proyecta en la historia, generando una nueva lógica de fraternidad, justicia y 

misericordia. 

Desde esta perspectiva, el sacerdote -como discípulo y ministro de Cristo- está 

llamado a asumir una presencia pública profética, pero no partidista. Su misión 
no es tomar parte en las estructuras del poder temporal, sino ofrecer una 

palabra iluminadora desde el Evangelio, que forme la conciencia de los fieles y 

promueva una cultura del encuentro, del respeto y del bien común. 

El Concilio Vaticano II lo enseña con claridad en Gaudium et Spes, al afirmar 
que: “La misión propia que Cristo confió a su Iglesia no es de orden político, 

económico o social, sino de orden religioso. Pero de esta misión religiosa brotan 

funciones, luces y energías que pueden servir para establecer y consolidar la 

comunidad humana” (artículo 42). 

Esto significa que aunque la Iglesia no debe convertirse en un actor político 
directo, su misión tiene consecuencias sociales y políticas, en la medida en que 

forma personas justas, promueve estructuras más humanas y denuncia el 
pecado estructural allí donde se encuentre. La voz del Evangelio no se encierra 

en el templo: sale al mundo, no para dominarlo, sino para transformarlo desde 
la verdad y el amor. Por eso, tanto la Iglesia como sus pastores están llamados 

a una actitud de discernimiento y presencia activa en el mundo, sin confusión 
de planos. Como lo expresó el papa Benedicto XVI en la carta encíclica Deus 

caritas est: 

La Iglesia no puede ni debe emprender por cuenta propia la empresa política 

de realizar la sociedad más justa posible. No puede ni debe sustituir al 
Estado. Pero tampoco puede ni debe quedarse al margen en la lucha por la 

justicia. Debe insertarse en ella a través de la argumentación racional y 

debe despertar las fuerzas espirituales, sin las cuales la justicia, que 
siempre exige también renuncias, no puede afirmarse ni prosperar. La 

sociedad justa no puede ser obra de la Iglesia, sino de la política. No 



 

 ISSN: 1659-2069 

Página | 31  

 

obstante, le interesa sobremanera trabajar por la justicia esforzándose por 

abrir la inteligencia y la voluntad a las exigencias del bien. (2005, párr. 28) 

Así, la participación del sacerdote en los asuntos públicos debe reflejar esta 
tensión evangélica: comprometido, pero no cooptado; profético sin ser 

militante, cercano al pueblo sin convertirse en figura política. Su tarea no es 
conquistar votos ni escaños, sino formar conciencias libres y responsables, 

capaces de actuar en el mundo desde los valores del Evangelio. 

 

c) DOCTRINA SOCIAL DE LA IGLESIA Y FORMACIÓN DE LA CONCIENCIA 

La Iglesia propone una visión de la política como vocación noble y como 

servicio al bien común. Aunque en muchos contextos ha sido desacreditada 
por el abuso de poder, la corrupción o la manipulación ideológica, la política -

en su sentido más auténtico- es una forma concreta de vivir la caridad social. 
Así lo ha recordado el papa Francisco en la carta encíclica Fratelli tutti: “Una 

vez más convoco a rehabilitar la política, que es una altísima vocación, es una 
de las formas más preciosas de la caridad, porque busca el bien común” 

(2020, párr. 180). 

En este sentido, la Iglesia reconoce la dignidad de la acción política y anima a 
los laicos a participar activamente en ella, inspirados por los valores del 

Evangelio. Corresponde a los fieles laicos, por su vocación y misión en el 
mundo, asumir las responsabilidades políticas, ejercer la ciudadanía con 

madurez y ser fermento de justicia, solidaridad y paz en las estructuras 

temporales. 

El Compendio de la doctrina social de la Iglesia publicado por el Pontificio 

Consejo para la Justicia y la Paz es claro en este punto: 

La Iglesia aprecia el sistema de la democracia, en la medida en que 
asegura la participación de los ciudadanos en las opciones políticas y 

garantiza a los gobernados la posibilidad de elegir y controlar a sus propios 
gobernantes, o bien la de sustituirlos oportunamente de manera pacífica. 

Por esto mismo, no puede favorecer la formación de grupos dirigentes 
restringidos que, por intereses particulares o por motivos ideológicos, 

usurpan el poder del Estado. Una auténtica democracia es posible 

solamente en un Estado de derecho y sobre la base de una recta 
concepción de la persona humana. Requiere que se den las condiciones 



 

ISSN: 1659-2069 

Página | 32  

 

necesarias para la promoción de las personas concretas, mediante la 

educación y la formación en los verdaderos ideales, así como de la 

“subjetividad” de la sociedad mediante la creación de estructuras de 

participación y de corresponsabilidad. (2004, párr. 406) 

Sin embargo, la Iglesia no se identifica con ningún sistema político ni apoya 
partidos concretos. Su autoridad moral no debe ponerse al servicio de intereses 

ideológicos. Como enseña el compendio, la Iglesia no propone sistemas o 
programas políticos. Esta independencia respecto a cualquier opción política 

concreta permite a la Iglesia indicar con claridad los valores que deben 

sustentar toda política digna del hombre: 

Las instancias de la fe cristiana difícilmente se pueden encontrar en una 
única posición política: pretender que un partido o una formación política 

correspondan completamente a las exigencias de la fe y de la vida cristiana 
genera equívocos peligrosos. El cristiano no puede encontrar un partido 

político que responda plenamente a las exigencias éticas que nacen de la 
fe y de la pertenencia a la Iglesia: su adhesión a una formación política no 

será nunca ideológica, sino siempre crítica, a fin de que el partido y su 

proyecto político resulten estimulados a realizar formas cada vez más 
atentas a lograr el bien común, incluido el fin espiritual del hombre. 

(Pontificio Consejo para la Justicia y la Paz, 2004, párr. 573) 

En este contexto, la función del clero no es participar directamente en la lucha 

partidaria ni asumir cargos políticos, sino formar la conciencia de los fieles. Su 
servicio está en anunciar la palabra, iluminar la realidad desde el Evangelio y 

fomentar una cultura del encuentro, sin convertirse en un actor político directo. 

Para los fieles laicos, el compromiso político es una expresión cualificada 

y exigente del empeño cristiano al servicio de los demás. La búsqueda del 
bien común con espíritu de servicio; el desarrollo de la justicia con atención 

particular a las situaciones de pobreza y sufrimiento; el respeto de la 
autonomía de las realidades terrenas; el principio de subsidiaridad; la 

promoción del diálogo y de la paz en el horizonte de la solidaridad: éstas 
son las orientaciones que deben inspirar la acción política de los cristianos 

laicos. Todos los creyentes, en cuanto titulares de derechos y deberes 

cívicos, están obligados a respetar estas orientaciones; quienes 
desempeñan tareas directas e institucionales en la gestión de las 

complejas problemáticas de los asuntos públicos, ya sea en las 
administraciones locales o en las instituciones nacionales e 



 

 ISSN: 1659-2069 

Página | 33  

 

internacionales, deberán tenerlas especialmente en cuenta. (Pontificio 

Consejo para la Justicia y la Paz, 2004, párr. 565) 

En suma, la Iglesia valora profundamente la política cuando esta es ejercida 
como servicio. Reconoce que su renovación depende de personas con 

conciencia recta, formadas en la justicia y movidas por la caridad. Por eso, más 
que ocupar espacios de poder, el papel del clero es animar, formar y acompañar 

a los laicos que -desde su libertad y responsabilidad- asumen el reto de 

construir una sociedad más justa y solidaria. 

 

d) PAUTAS PARA EL DISCERNIMIENTO PASTORAL EN TIEMPOS ELECTORALES 

Durante los períodos de campaña electoral, el clero está llamado a ejercer su 
ministerio con especial prudencia, caridad pastoral y fidelidad a su misión 

evangelizadora. Con el fin de custodiar la comunión eclesial y evitar confusiones 
entre la misión religiosa y la actividad política, se establecen las siguientes 

líneas orientativas: 

− Abstención de referencias partidarias: El clero debe evitar toda forma 

de pronunciamiento o alusión directa o indirecta que pueda interpretarse 

como apoyo o rechazo a partidos políticos, candidatos, movimientos, 
colores, eslóganes o símbolos de campaña. La neutralidad política del clero 

es una expresión concreta de su compromiso con la unidad del Pueblo de 

Dios. 

− Promoción de la oración por la patria: Se recomienda fomentar espacios 
comunitarios de oración por el país, especialmente en parroquias, templos 

y comunidades, pidiendo al Espíritu Santo luz y sabiduría para el pueblo en 
el ejercicio del voto. Esta oración debe tener un tono inclusivo, evangélico 

y esperanzador, sin referencias ideológicas. 

− Fomento del voto informado y responsable: Es parte del deber pastoral 

animar a los fieles a participar en los procesos electorales de forma 
consciente y ética, y promover el discernimiento personal a la luz del 

Evangelio, la doctrina social de la Iglesia y el bien común. El sacerdote 
puede orientar principios generales de justicia, dignidad humana, respeto 

por la vida y solidaridad, sin traducirlos en opciones partidarias. 

− Coordinación con la autoridad eclesiástica: Antes de emitir cualquier 
pronunciamiento público que aborde temas sociales o políticos durante 



 

ISSN: 1659-2069 

Página | 34  

 

campañas electorales, se recomienda al clero consultar previamente con el 

obispo diocesano. Esta consulta protege la comunión eclesial y evita 

iniciativas personales que puedan prestarse a malas interpretaciones. 

− Cuidado pastoral ante la sensibilidad de los fieles: El sacerdote debe 

ser particularmente consciente del clima social y político, y de las distintas 
posturas presentes en su comunidad. Se le exhorta a actuar con prudencia 

pastoral, y evitar expresiones que puedan escandalizar, dividir o polarizar 
a los fieles. El clero está llamado a ser puente de diálogo, no motivo de 

confrontación. 

 

e) ORIENTACIONES PARA LA PREDICACIÓN Y LA FORMACIÓN EN EL CONTEXTO 

SOCIAL Y POLÍTICO 

El ministerio de la palabra, a través de la homilía y la formación, constituye un 
espacio privilegiado para crear la conciencia cristiana y promover una vida 

social justa y solidaria. Para responder adecuadamente a los desafíos sociales 

y políticos actuales, se ofrecen las siguientes orientaciones: 

− Centrar el mensaje en la palabra de Dios: La homilía debe partir siempre 

de la sagrada escritura, y anunciar el Evangelio de Jesucristo como fuente 
de verdad, esperanza y transformación. La predicación debe alimentar la fe 

y fortalecer la esperanza recordando que Cristo es la luz que ilumina toda 

realidad. 

− Iluminar principios éticos y sociales sin referencias partidistas: Es 
importante que la homilía aborde los grandes valores y principios morales 

que emergen del Evangelio y la doctrina social de la Iglesia, tales como la 
justicia, la dignidad humana, la solidaridad, la paz y la verdad. Sin embargo, 

se debe evitar mencionar partidos políticos, candidatos o situaciones 
políticas concretas que puedan ser interpretadas como una toma de partido. 

Así, el mensaje pastoral permanece abierto y universal respetando la 

diversidad de opiniones en la comunidad. 

− Invitar al compromiso activo y responsable: La homilía debe animar a 
los fieles a vivir su fe en todas las dimensiones de la vida, incluyendo la 

social y política, y promover el compromiso con la justicia social, la defensa 

de los derechos humanos, el cuidado de los más vulnerables y la 



 

 ISSN: 1659-2069 

Página | 35  

 

construcción de un bien común auténtico. El llamado debe ser a ser sal y luz 

en el mundo, testigos de la caridad y la verdad. 

− Integrar formación cívica y política desde la doctrina social de la 
Iglesia: La formación debe incluir una enseñanza sólida sobre la dignidad 

de la persona, el valor de la participación ciudadana y el compromiso político 
como expresión de la responsabilidad cristiana. Se debe formar a los fieles 

para que comprendan el sentido de la política como servicio al bien común, 

y no como simple lucha de poder. 

− Promover valores fundamentales para la vida en sociedad: Se ha de 
enfatizar conceptos clave como la dignidad humana inviolable, el bien común 

que supera intereses particulares, la subsidiariedad que respeta las distintas 
instancias sociales, y la participación activa y consciente en la vida pública. 

Estos principios son la base para construir una sociedad justa, solidaria y 

respetuosa de la pluralidad. 

− Fomentar una conciencia crítica y responsable: Se debe animar a los 
fieles a discernir críticamente las propuestas políticas y sociales, 

evaluándolas a la luz del Evangelio y la doctrina de la Iglesia para tomar 

decisiones libres y bien fundamentadas. La formación busca preparar 
ciudadanos comprometidos que actúen con madurez y con fidelidad a los 

valores cristianos. 

 

f) REDES SOCIALES Y COMUNICACIÓN PASTORAL 

En la era digital, las redes sociales se han convertido en una plataforma 

fundamental para la comunicación y el testimonio de la fe. Sin embargo, 
también presentan desafíos importantes, especialmente para los sacerdotes y 

las comunidades religiosas que buscan mantener una presencia pública 
coherente con su misión pastoral. Por ello, se recomienda adoptar una actitud 

prudente, reflexiva y responsable en el uso de estos medios, los principios para 

el uso de redes sociales por sacerdotes y líderes religiosos: 

− Evitar la difusión de mensajes políticos partidistas: Los sacerdotes 
deben abstenerse de publicar, compartir o apoyar directamente contenidos 

que promuevan candidaturas, partidos políticos o propuestas partidistas 

específicas. La responsabilidad pastoral exige que el clero mantenga una 
postura de neutralidad política, evitando la apariencia de favoritismos que 



 

ISSN: 1659-2069 

Página | 36  

 

puedan dividir a la comunidad. Las redes sociales no deben convertirse en 

un espacio para la propaganda política ni para la promoción personal o de 

terceros en el ámbito electoral. 

− Cautela con las interacciones digitales: “likes”, comentarios y 

reposts: Más allá de los mensajes directos, acciones aparentemente 
simples como dar “like”, compartir o comentar publicaciones relacionadas 

con candidatos o temas polémicos pueden ser interpretadas como un 
respaldo explícito. Por ello, se aconseja prudencia para no generar 

confusión ni controversias. Cada interacción pública en redes sociales 

contribuye a configurar la imagen y el testimonio del ministerio sacerdotal. 

− Uso exclusivo de canales institucionales para formación, oración y 
orientación pastoral: Los perfiles y páginas oficiales de parroquias, 

diócesis y comunidades religiosas deben orientarse a la difusión de 
contenidos que edifiquen la fe y la comunión: anuncios litúrgicos, 

reflexiones espirituales, convocatorias a celebraciones, formación en 
doctrina social y moral, y oraciones por la sociedad. Estos canales son 

espacios de encuentro y acompañamiento que deben preservar un lenguaje 

respetuoso, inclusivo y no partidista. 

− Ser conscientes del impacto del testimonio digital: La presencia en 

redes sociales es una extensión del ministerio pastoral. Lo que se publica o 
comparte no solo comunica información, sino que expresa un testimonio 

público de la fe y los valores que se promueven. Las palabras y las imágenes 
pueden construir comunidad y esperanza, o bien, causar división y conflicto. 

Por tanto, es fundamental evaluar siempre si el contenido edifica, promueve 

el diálogo respetuoso y fortalece la unidad de la Iglesia. 

− Fomentar el diálogo y la escucha respetuosa: En el uso de redes 
sociales, el clero debe promover el respeto y la tolerancia, evitando entrar 

en debates hostiles o polémicos que puedan generar enfrentamientos. La 
paciencia y la empatía son virtudes necesarias para acompañar a los fieles 

en un espacio tan plural y diverso. La comunicación pastoral digital debe 

ser signo de paz, reconciliación y fraternidad. 

− Capacitación continua en comunicación digital: Se recomienda que los 

sacerdotes y agentes pastorales reciban formación adecuada sobre el uso 
ético y efectivo de las redes sociales, con el fin de aprovechar sus beneficios 

y evitar riesgos asociados, como la desinformación, la polarización y la 



 

 ISSN: 1659-2069 

Página | 37  

 

pérdida de credibilidad. Una comunicación bien gestionada puede ampliar 

el alcance del Evangelio y fortalecer la comunidad. 

 
g) CASOS PRÁCTICOS: ORIENTACIONES PASTORALES ANTE SITUACIONES 

FRECUENTES 

La diversidad de situaciones que se describen muestra que no basta con aplicar 

reglas de forma mecánica. Cada caso pastoral requiere discernimiento, 
acompañamiento y caridad. El sacerdote debe preguntarse no solo ¿qué puedo 

hacer legalmente?, sino sobre todo ¿qué edifica la comunión eclesial y cómo da 

testimonio del Evangelio en este contexto concreto? 

− Candidato político asiste a misa parroquial: Debe ser recibido con la 
misma actitud pastoral que cualquier otro fiel. No corresponde destacarlo 

públicamente, permitir que dirija palabras a la asamblea ni realizar gestos 
que puedan interpretarse como apoyo. La liturgia no puede 

instrumentalizarse políticamente. 

− Solicitud de bendición de sede de campaña, comité político o acto 

proselitista: Es necesario negarse con respeto y claridad. Se debe explicar 

que la bendición es un signo espiritual reservado a espacios y actividades 
que no se prestan a confusión con intereses partidistas. Es importante evitar 

escándalos o malentendidos. 

− Publicación personal o parroquial en redes sociales sobre temas 

políticos: Conviene evaluar cuidadosamente el contenido. Si existe 
posibilidad de interpretación partidista, es mejor abstenerse. En el caso de 

páginas parroquiales, se debe mantener siempre una línea institucional 

enfocada en la fe, la formación y la comunión. 

− Invitación a participar en foros o actividades de contenido político: 
Puede aceptarse únicamente si el evento es plural y no partidista, si tiene 

carácter educativo, académico o formativo, y si se ha consultado 
previamente al obispo. La participación debe ser neutral, basada en 

principios de la doctrina social, sin inclinaciones ideológicas. 

− Fiel que pide orientación para discernir su voto: Se deben ofrecer 

principios generales basados en el Evangelio y la doctrina social de la Iglesia: 

dignidad humana, bien común, justicia social, respeto por la vida, entre 



 

ISSN: 1659-2069 

Página | 38  

 

otros. No se debe sugerir candidatos ni partidos, sino orientar a formar una 

conciencia madura. 

− Solicitud de oración por un candidato o campaña electoral: Es posible 
orar por los gobernantes, las elecciones y el país en general, pero no por 

personas o campañas específicas. Se debe evitar mencionar nombres 

propios o intenciones que puedan interpretarse como parcialidad. 

− Presión o expectativa de parte de fieles o dirigentes políticos para 
apoyar públicamente una opción: Es fundamental mantener con firmeza 

la neutralidad pastoral. Se debe explicar que el ministerio sacerdotal está al 
servicio de todos los fieles, sin identificaciones ideológicas. No se debe ceder 

ante presiones externas. 

− Uso del templo, salones o infraestructura parroquial para 

actividades políticas: No está permitido. Los espacios eclesiales son 
lugares sagrados o pastorales, y deben estar protegidos de todo uso que 

pueda comprometer su identidad religiosa o generar división. 

− Sacerdote invitado a dar opinión en medios de comunicación sobre 

temas de actualidad política: Puede aceptar la invitación si el tono es 

formativo y no proselitista. Siempre debe hablar desde principios 
evangélicos, sin tomar postura a favor o en contra de partidos, candidatos 

o propuestas particulares. Es recomendable consultar con el obispo si se 

trata de temas delicados o de gran visibilidad.  

− Mantener el templo libre de símbolos partidistas: Para evitar incidentes 
legales o denuncias ante el Tribunal Supremo de Elecciones, puede 

establecerse en el boletín parroquial o en un anuncio general la indicación: 
“Se recuerda a la comunidad que no está permitido el uso de símbolos 

partidistas, banderas o discursos políticos dentro del templo o durante 
celebraciones litúrgicas, conforme a lo establecido por la Constitución 

Política de Costa Rica y las normas eclesiásticas”. 

− Distribución de propaganda política en espacios eclesiales: Debe 

prohibirse de forma explícita. No se permite repartir volantes, colocar 
afiches ni entregar materiales partidistas en el templo, salones, oficinas o 

actividades pastorales. La comunidad debe ser informada con antelación 

para evitar conflictos. 



 

 ISSN: 1659-2069 

Página | 39  

 

− Participación de ministros extraordinarios o agentes pastorales en 

campañas políticas: Si un agente pastoral asume públicamente un rol 

activo en una campaña (como candidato, vocero o promotor), no se 
recomienda utilizar distintivos políticos en su servicio litúrgico o catequético, 

para evitar confusión entre su rol eclesial y su opción política. 

− Solicitudes de misa por “intención política”: Las intenciones litúrgicas 

deben ser espirituales y universales. No se deben aceptar intenciones que 
mencionen partidos, campañas o candidatos. En su lugar, puede proponerse 

una intención por la paz social, el discernimiento ciudadano o el bien común. 

− Organización de conversatorios o espacios formativos sobre 

ciudadanía y política: Son válidos y necesarios, siempre que se mantenga 
una línea plural, formativa y no partidista. Deben centrarse en principios 

éticos, participación responsable y valores del Evangelio. 

− Reacciones ante provocaciones o instrumentalización política de la 

fe: Si algún actor político utiliza símbolos religiosos o lenguaje espiritual 
para fines partidistas, se puede emitir una aclaración pastoral prudente, 

recordando la autonomía de la Iglesia y su compromiso con todos los fieles, 

sin distinción ideológica. 

El auténtico criterio pastoral es el amor que busca construir unidad sin 

renunciar a la verdad. Por eso, más que aplicar respuestas fijas, el clero está 
llamado a formar conciencia, promover el respeto mutuo y actuar con libertad 

interior sabiendo que cada gesto suyo comunica el rostro de una Iglesia 

servidora, cercana y confiable. 

 

h) CRITERIOS BÁSICOS PARA LA LABOR EDITORIAL EN MEDIOS ECLESIALES 

En atención a las informaciones que los sacerdotes realicen o publiquen en 

medios de comunicación, se sugiere: 

− Fidelidad a la misión evangelizadora: Los medios de comunicación 
eclesiales tienen como fin principal anunciar el Evangelio y promover los 

valores humanos y cristianos. Toda comunicación deberá responder a esta 

misión, y evitar cualquier instrumentalización político-partidista. 

− Respeto al artículo 28 de la Constitución Política: En cumplimiento del 

mandato constitucional, los medios eclesiales se abstendrán de emitir o 



 

ISSN: 1659-2069 

Página | 40  

 

difundir mensajes que puedan interpretarse como apoyo o rechazo a 

partidos, candidaturas o movimientos políticos. La comunicación pastoral no 

puede confundirse con propaganda. 

− Responsabilidad editorial y pluralidad: Cada medio eclesial deberá 

ejercer su autonomía editorial con responsabilidad y prudencia, 
garantizando que los contenidos se ajusten a la verdad, al respeto y al bien 

común. La pluralidad de opiniones podrá acogerse siempre que no 

comprometa la comunión eclesial ni la neutralidad institucional. 

− Distinción entre opiniones y línea editorial: Las expresiones, juicios u 
opiniones vertidas por quienes conducen programas o colaboran en espacios 

comunicativos no representan necesariamente la posición oficial del medio 
ni de la Iglesia. Es recomendable que esta aclaración conste de manera 

explícita en los créditos o en la presentación del programa. 

− Discernimiento pastoral en la producción de contenidos: Los equipos 

editoriales, junto con la autoridad eclesiástica correspondiente, ejercerán un 
discernimiento continuo sobre los contenidos emitidos, asegurando que 

contribuyan a la edificación espiritual, al diálogo social y a la promoción de 

la dignidad humana. 

 

i) CRITERIOS SOBRE LA ACEPTACIÓN DE PAUTA PUBLICITARIA DE CARÁCTER 

POLÍTICO-PARTIDARIO 

Los medios de comunicación eclesiales deberán actuar con la mayor prudencia 
y discernimiento pastoral ante cualquier propuesta de pauta publicitaria 

proveniente de partidos políticos, movimientos o figuras de proyección 
electoral. La aceptación de este tipo de anuncios puede comprometer la 

neutralidad institucional y afectar la credibilidad pública del medio, al generar 

interpretaciones de afinidad o apoyo político. 

En tanto no exista un procedimiento definido a nivel nacional o diocesano que 
regule de manera clara la recepción de pauta política, se recomienda no dar 

curso ni eco a dichas propuestas. Además, debe tenerse en cuenta que algunos 
oferentes podrían intentar realizar estos pagos mediante canjes o 

compensaciones en especie, práctica que, además de impropia, constituye un 

pésimo antecedente ético y administrativo. 



 

 ISSN: 1659-2069 

Página | 41  

 

El criterio rector será siempre la coherencia con la misión evangelizadora y la 

protección de la imagen pública de la Iglesia, evitando cualquier forma de 

manipulación o instrumentalización partidaria de los espacios comunicativos 

eclesiales. 

 

7. CONCLUSIÓN  

El vademécum no pretende cerrar un debate, sino abrir un camino de 
discernimiento. El contexto legal que impone el artículo 28 de nuestra 

Constitución Política plantea una tensión real entre la libertad religiosa y la 
neutralidad política del Estado. Superar esa tensión con sabiduría es uno de los 

desafíos más delicados que enfrentamos como Iglesia y como nación. 

Que este documento nos inspire a vivir la prudencia no como reserva temerosa, 

sino como sabiduría que construye puentes. Que cada sacerdote, en su 
comunidad, sea signo de unidad en tiempos de tensión, testigo del Evangelio 

en la esfera pública y sembrador de esperanza en la vida democrática del país. 

Mientras la norma permanezca vigente en su forma actual, el clero 

costarricense está llamado a ejercer una presencia pública marcada por la 

prudencia, la fidelidad al Evangelio y la creatividad pastoral. No se trata solo 
de acatar una limitación jurídica, sino de descubrir modos nuevos de 

evangelizar en una sociedad plural, donde la autoridad moral se gana por el 

testimonio, no por la influencia. 

El reto es doble: 

− Para la Iglesia, seguir formando conciencias libres y comprometidas, sin 

caer en el silencio cómplice ni en el activismo ideológico. 
− Para el Estado y la sociedad, hay que reconocer que la fe, lejos de 

amenazar la democracia, puede enriquecerla cuando se vive con respeto 
y apertura. 

La esperanza es que, con el tiempo, Costa Rica alcance un marco jurídico más 
equilibrado, capaz de distinguir entre proselitismo y presencia profética. No se 

trata de reclamar privilegios, sino de avanzar hacia una verdadera madurez 
democrática, donde todas las voces -también la del sacerdote- puedan 

contribuir al bien común sin sospecha ni restricción injusta. Hasta que ese día 

llegue, la prudencia pastoral no debe ser entendida como pasividad, sino como 
una forma superior de fidelidad: la que sabe esperar, dialogar y servir, 



 

ISSN: 1659-2069 

Página | 42  

 

confiando en que la verdad del Evangelio sigue teniendo fuerza transformadora, 

incluso cuando debe expresarse con límites. 

 
REFERENCIAS 

Benedicto XVI (25 de diciembre, 2005). Deus caritas est: carta encíclica. 
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-

xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html 

Código de Derecho Canónico (25 de enero de 1983). 
https://www.vatican.va/archive/cod-iuris-canonici/cic_index_sp.html 

Concilio Vaticano II. (1983). Constitución Pastoral Gaudium et Spes sobre la Iglesia y 
el Mundo de Hoy. 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat
-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html 

Conferencia Episcopal de Costa Rica (6 enero, 2020). Mensaje de la Conferencia 

Episcopal de Costa Rica con ocasión del proceso electoral en el ámbito municipal. 
https://www.radiofides.co.cr/noticia.php?id=323 

Congregación para el Clero (1994). Directorio para el Ministerio y la Vida de los 
Congregación. Librería Editrice Vaticana Https://www.vatican.va/roman_curia 
/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_20130211_direttorio-

presbiteri_sp.html. 

Constitución Política de Costa Rica [Const.]. Arts. 28, 75. 7 de noviembre de 1949 
(Costa Rica). 

Francisco (3 de octubre, 2020). Fratelli tutti: carta encíclica. https://www.vatican.va 

/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html 

Pontificio Consejo para la Justicia y la Paz (2004). Compendio de la doctrina social de 
la Iglesia. https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/ 
documents /rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html 

Tribunal Supremo de Elecciones de Costa Rica. Resolución 1375-E1-2018; 5 de marzo 
de 2018. 

Tribunal Supremo de Elecciones de Costa Rica. Resolución 2381-E1-2010; 3 de mayo 
de 2010. 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/archive/cod-iuris-canonici/cic_index_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/

